

 $\rho$  المرسلات  $1-\Lambda-\Upsilon+\Upsilon$ 

حراسات الاستاذ:



# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

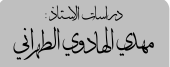




وَ الْمُرْسَلَاتِ عُرْفًا (١)

فَالْعَاصِفَاتِ عَصنْفًا (٢)

وَ النَّاشِرَاتِ نَشْرًا (٣)





فَالْفَارِقَاتِ فَرْقًا (٢)

فَالْمُلْقِبَاتِ ذِكْرًا(۵)

عُذْرًا أَوْ نُذْرًا (٢)

إِنَّمَا ثُوعَدُونَ لَوَاقِعٌ (٧)



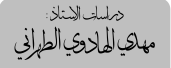


فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتْ (٨)

وَ إِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ (٩)

وَ إِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتْ (١٠)

وَ إِذَا الرُّسُلُ أَفِّتُتُ (١١)





لِأَى بَوْمِ أَجِلَتْ (١٢)

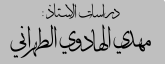
لِبَوْمِ الْفَصْلُ (١٣)





وَ مَا أَدْرَئكَ مَا بَوْمُ الْفَصْلُ (١٢)

وَيْلُ يَوْمَئدٍ لِلْمُكَدِّبِينَ (١٥)





أَ لَمْ نَهُلِكِ الْأُوّلِينَ (١٦)

ثمُ نُتْبِعُهُمُ الأَخِرِينَ (١٧)

كَذَالِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ (١٨)

وَيْلُ بَوْمَئِدٍ لِلْمُكَذِبِينَ (١٩)



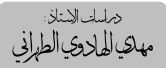
### وَيْلُ يُومَٰئِذُ لِلْمُكَذَّبِينَ

• و الآيات - كما ترى - إنذار و إرجاع للبيان إلى الأصل المضروب في السورة أعنى قوله: ﴿وَيْكُ يُوْمُئِذُ للمُكَذِّبينَ» و هي بعينها حجة على توحد الربوبية فأإنَّ إهلاك المجرمين من الإنسان تصرف في العالم الإنساني و تدبير، و إذ ليس المهلك إلا الله - و قد اعترف به المشركون - فهو الرب لا رب سواه و لا إله غيره.



# م سر مرابع المرابع الم

• على أنها تدل على وجود يوم الفصل لأن إهلاك قوم لإجرامهم لا يتم إلا بعد توجه تكليف إليهم يعصونه و لا معنى للتكليف إلا مع مجازاة المطيع بالثواب و العاصى بالعقاب فهناك يوم يفصل فيه القضاء فيثاب فيه المطيع و يعاقب فيه العاصى و ليس هو الثواب و العقاب الدنيويين لأنهما لا يستوعبان في هذه الدار فهناك يـوم يجازي فيه كل بما عمل، و هو يوم الفصل ذلك يـوم مجموع له الناس.

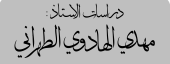




أَ لَمْ نَخَلُقُكُمُّ مِن مَّاءٍ مَّعِينٍ (٢٠)

فَجَعَلْنَاهُ في قَرَارٍ مَّكِينِ (٢١)

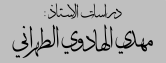
إلى قُدَرٍ مَّعْلُومٍ (٢٢)





# فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ (٢٣)

وَيْلُ بَوْمَئدِ لِّلْمُكَدِّبِينَ (٢٢)





### الله نَخْلُقْكُمْ منْ ماء مَهين أَلَمْ نَخْلُقْكُمْ منْ ماء مَهين

• و قوله (أ لَمْ نَخْلُقْكُمْ منْ ماء مَهين) و المهين القليل الغناء، و مثله الحقير الذليل و في خلّ ق الإنسان على هذا الكمال من الحواس الصحيحة و العقل و التميز من ماء مهين أعظم الاعتبار و أبين الحجة على ان له مدبراً و صانعاً و خالقاً خلقه و صنعه فمن جحده كان كالمكابر لما هو من دلائل العقول.



### فَجَعَلْنَاهُ في قَرار مُكين (٢١)

• ثم قال الله تعالى مبيناً انه جعل ذلك الماء المهين الحقير (في قرار مكين) فالقرار المكان الذي يمكن أن يطول فيه مكث الشيء، و منه قولهم: قر في المكان إذا ثبت على طول المكث فيه يقر قراراً، و لا قرار لفلان في هذا المكان أي لاثبات له.



### يَالِيَالِ اللَّهِ عَدَر مَعْلُوم إلى قَدَر مَعْلُوم

• و قوله (إلى قَدر مُعْلُوم) فالقدر المقدار المعلوم الذى لا زيادهٔ فيه و لا نقصان و كأنه قال إلى مقدار من الوقت المعلوم، و القدر مصدر من قولهم: قدر يقدر قدراً و قدر يقدر - بالتخفيف، و التشديد - إلا أن التشديد للتكثير.



# الى قدر معلوم

- و قوله (فَقَدَرْنا فَنعُم الْقادرُون) معناه في قول من خفف فقدرنا من القدرة، فنعم القادرون على تدبيره.
- و من شدد أراد فقدرنا، فنعم المقدرون لاحوال النطفة و نقلها من حال الى حال حتى صارت إلى حال الإنسان. و العرب تقول: قدر عليه الموت و قدر: بالتخفيف و
  - و من شدد و قرأ القادرون جمع بين اللغتين



إلى قُدر معلُوم

- كما قال الأعشى:
- و انكرتنى و ما كان الذى نكرت الحوادث إلا الشيب و الصلعا «١»
  - (۱) مر في ۴/ ۲۸

مـن



### الله نَخلُقكُم من ماء مهين

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَخْلُقْكُمْ مَنْ مَاءَ مَهِينَ - إِلَى قولـه-فُنعْمُ الْقادرُونَ» الاستفهام للإَنكار وَ الماء المهين الحقير قليل الغناء و المراد به النطفة، و المراد بالقرار المكين الرحم و بقوله: «قدر معلوم» مدة الحمل.



## فَقَدَرْنَا فَنعُمَ الْقَادِرُونَ (٢٣) فَقَدَرْنَا فَنعُم الْقَادِرُونَ (٢٣)

- و قوله: «فَقُدَرْنا» من القدر بمعنى التقدير، و الفاء لتفريع القدر على الخلق أى خلقناكم فقدرنا ما سيجرى عليكم من الحوادث و ما يستقبلكم من الأوصاف و الأحوال من طول العمر و قصره و هيئة و جمال و صحة و مرض و رزق إلى غير ذلك.
- و احتمل أن يكون «فَقُدَرْنا» من القدرة مقابل العجز و المراد فقدرنا على جميع ذلك، و ما تقدم أوجه.



### اً لَمْ نَخْلُقْكُمْ مَنْ مَاء مَهِينِ أَلَمْ نَخْلُقْكُمْ مِنْ مَاء مَهِينِ

• و المعنى: قد خلقناكم من ماء حقير هو النطفة فجعلنا ذلك الماء في قرار مكين هي الرحم إلى مدة معلومة هي مدة الحمل فقدرنا جميع ما يتعلق بوجودكم من الحوادث و الصفات و الأحوال فنعم المقدرون نحن.



### أً لَمْ نَهُلِكَ الْأُولِينَ (١٤)

• و يجرى في كون مضمون هذه الآيات حجة على توحد الربوبية نظير البيان السابق في الآيات المتقدمة، وكذا في كونه حجة على تحقق يوم الفصل فإن الربوبية تستوجب خضوع المربوبين لساحتها و هو الدين المتضمن للتكليف، و لا يتم التكليف إلا بجعل جزاء على الطاعة و العصيان، و اليوم الذي يجازي فيه بالأعمال هو يوم الفصل.



أَ لَمْ نجَعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتًا (٢٥)

أَحْيَاءً وَ أَمْوَاتًا (٢٦)

وَ جَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِي شَامِخَاتٍ وَ أَسْقَيْنَاكُمُ مَاءً فُرَاتًا (٢٧)





### أَلَمْ نَجْعَلَ الْأَرْضَ كَفَاتاً

و قوله (أ لَمْ نَجْعَل الْأَرْضَ كفاتاً) نصب (كفاتاً) على الحال، و تقديره ألم نجعلِ الأرض ككم ولهم كفاتاً، والكفات الضمام فقد جعل الله الأرض للعباد تكفتهم (أُحْياءً وَ أُمُواتاً) أي تضمهم في الحالين كفت الشيء يكفته كفتاً و كفاتاً إذا



## الله نَجْعَلِ الْأَرْضَ كَفَاتاً اللهُ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كَفَاتاً

- و قيل (كفاتاً) وعاء و هذا كفته أي وعاؤه، و يقال كفيته أيضاً، و قال الشعبي و مجاهد: فظهرها للاحياء و بطنها للأموات، و هو قول قتادة و نصب أحياء و أمواتاً على الحال، و يجوز على المفعول به،
- قال ابو عبيدة و غيره (كفاتاً) أي اوعية يقال: هذا النحى كفت هذا و كفيته.



### القاليات أحياءً و أمواتاً

• و قوله (أُحْياءً وَ أُمُواتاً) أي منه ما ينبت، و منه ما لا



#### و جُعُلْنا فيها رُواسي شامخات

• و قوله (و جَعَلْنا فيها رواسي شامخات أي و جعلنا في الأرض جبالا ثابتة عالية، فالشامخات العاليات، شمخ يشمخ شمخا، فهو شامخ، و منه شمخ بأنف و إذا رفع و كبراً، و جبل شامخ و شاهق و بازخ كله بمعنى واحد و الرواسي الثوابت.



## و أسقيناكم ماء فراتاً

• و قوله (وَ أَسْقَيْناكُمْ ماءً فُراتاً) أي و جعلنا لكم شراباً من الماء الفرات، و هو العذب و هو صفة يقال: ماء فرات و ماء زلال و ماء غدق و ماء نمير كله من العذوبة و الطيب، و بـه سـمى النهـر العظـيم المعـروف بالفرات قال الشاعر:

• إذا غاب عنا غاب عنا فراتنا و إن شهد آجدی فضله و جداوله «۱»



# و جعلنا فيها رواسي شامخات

- و قال ابن عباس أصول الأنهار العذبة أربعة: جيحان و منه دجلة، و سيحان نهر بلخ، و فرات الكوفة، و نيل
  - و قوله (وَيْلُ يَوْمَئِذُ لِلْمُكَذِّبِينَ) قد فسرناه.



### اللهُ نَجْعَلُ الْأُرْضَ كَفَاتًا أُحْيَاءً وَ أُمُواتاً الْحَيَاءِ وَ أُمُواتاً

• قوله تعالى: «أَ لَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كَفَاتاً أَحْيِاءً وَ أَمْواتاً إلى قوله - فُراتاً » الكفتُ و الكفات بمعنى الضم و الجمع أى ألم نجعل الأرض كفاتا يجمع العباد أحياء و أمواتا، و قيل: الكفات جمع كفت بمعنى الوعاء، و المعنى ألم نجعل الأرض أوعية تجمع الأحياء و الأموات.



#### وَ جَعَلْنا فيها رَواسيَ شامخات

• و قوله: «و جَعَلْنا فيها رُواسي شامخات» الرواسي الثابتات من الجبال، و الشامخات العاليات، و كان في ذكر الرواسي توطئة لقوله: «و أَسْقَيْناكُمْ ماء فراتاً» لأن الأنهار و العيون الطبيعية تنفجر من الجبال فتجرى على السهول، و الفرات الماء العذب.



# اً لَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كَفَاتاً أَحْياءً وَ أَمُواتاً

• و يجرى في حجية الآيات نظير البيان السابق في الآيات المتقدمة.



وَيْلُ يَوْمَئِدٍ لِّلْمُكَدِّبِينَ (٢٨)

